## Língua e Literatura Nacionais Namanocolo e eu

Helder Macedo

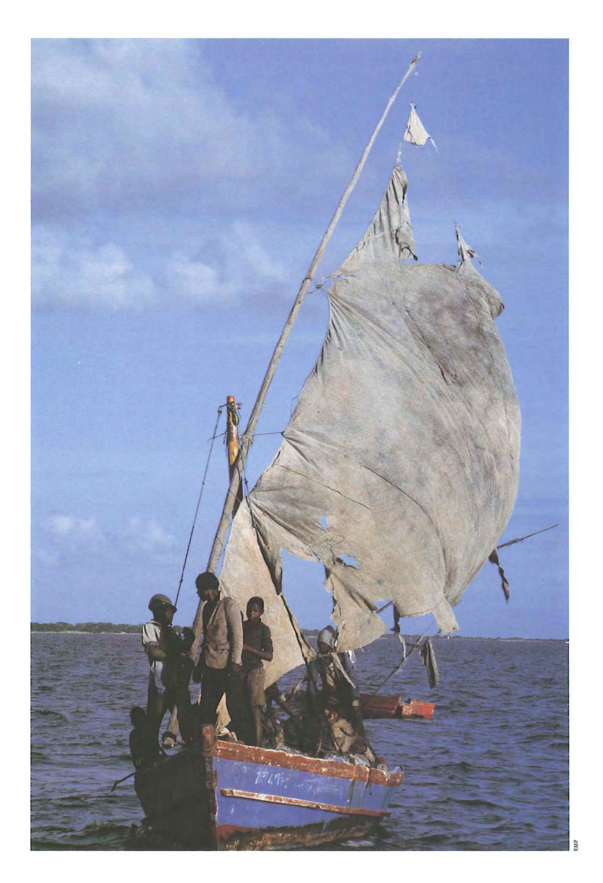
APRENDI O ABC COM UM PROFESSOR NEGRO NUMA escola primária «nativa» em Moçambique. Aprendi a língua portuguesa com as vogais abertas que a África também ensinou ao Brasil. O herói mítico da minha infância foi Namanocolo, o coelho cuja astúcia ultrapassava até a da traiçoeira hiena.

Ainda em Moçambique, o primeiro poema que li era português, depressa seguido pelos poemas do poeta moçambicano Rui de Noronha, e a minha primeira ficção foi brasileira: os romances de Jorge Amado, nos quais reconheci a paisagem e as pessoas que me rodeavam. Para mim, as cenas de *Jubiabá* e de *Os Capitães da Areia* estavam a acontecer ali mesmo.

Na escola estudei os reis de Portugal, com cognomes e tudo, linhas de caminho de ferro – das quais só recordo Estrofa a Fafe pela onomatopeia casual, mas útil – e que o maior rio de Portugal era o Tejo. Depois disso, fui brincar nas docas de Incomati com o meu inseparável cão – imperialisticamente chamado Tejo –, que rosnava assustadoramente aos deliciados crocodilos estendidos na areia.

Quando tinha doze anos fui a Portugal. Fiz o meu quinto ano em Bissau, passei algum tempo em São Tomé e regressei a Lisboa para frequentar a universidade. Simultaneamente, os meus poetas favoritos eram os brasileiros Manuel Bandeira e Carlos Drummond de Andrade, e foi através deles que descobri a grande originalidade poética daquele singular poeta português que é Cesário Verde.

Por outras palavras, a minha língua portuguesa é africana, brasileira e europeia. A minha «Portugalidade» inclui ser africano e brasileiro. A primeira vez que fui ao Brasil reconheci todas as minhas raízes biográficas e culturais, expressas em novas formas que me eram totalmente familiares, sem necessidade de tradução. Também descobri que as diferenças linguísticas entre o Algarve e Trás-os-Montes, por exemplo, são mai-



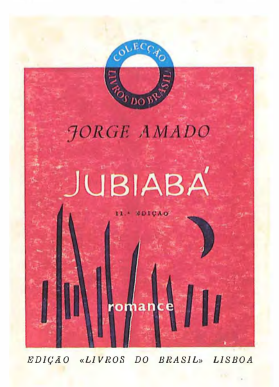
ores do que entre Lisboa e o Rio de Janeiro, mas bastante menores do que entre o Funchal e Coimbra, ou Luanda, ou São Luís do Maranhão, ou Maputo.

Cada escritor da língua portuguesa é uma manifestação diferente da mesma unidade linguística, por vezes apresentando mais afinidades óbvias com escritores de outros países Lusófonos do que com os seus próprios compatriotas. Escrever em português é participar de todas as culturas Lusófonas.

Isto também quer dizer que chegou o tempo de nos desembaraçarmos das ameaças colonialistas, quer causadas pelo vinho importado dos colonizadores querpelas fortes bebidas locais dos colonizados. Camões devia pertencer à literatura de Moçambique, mesmo que não tivesse vivido ou escrito lá, porque a história de Moçambique inclui aquela parte da história de Portugal à qual Camões pertence; Machado de Assis é um romancista português porque a história de Portugal inclui, de facto, aquele Brasil que adoptou o português como a sua língua. Se não fosse este o caso, estaríamos todos mais pobres. O enriquecimento é recíproco.

Pouco tempo depois da independência de Moçambique, um jornal que tentava agradar ao novo regime publicou a fotografia de um antipático camponês português, tirada de forma a que ele parecesse, pela má qualidade da fotografia e da impressão, vagamente atrasado, com a legenda «Eram estes os nossos colonizadores». A mensagem implícita era que o jornalista responsável pela fotografia e pela legenda teria preferido colonizadores menos andrajosos, mais ao estilo inglês, que lavasse as mãos depois de receber, com um cumprimento indiferente, um «Bom dia, patrão». O jornalista era tão branco como qualquer português pode ser e penso que agora vive em Lisboa, tentando curar-se da sua dupla ameaça colonialista. De qualquer modo, sei que não agradou ao seus novos patrões. Louvados sejam eles. Mas, como ele aparentemente precisa de patrões, foi à procura de substitutos apropriados.

Mas se os escritores precisam de patrões, de certeza que não precisam de ser ou ter chefes. Ser escritor, como Camões disse do amor, «é um solitário andar por entre a gente» ou talvez mesmo estar num estado de «contentamento descontente» como ele igualmente disse, no mesmo soneto. «Descontentamento» porque tentar entender as raízes da solidão de alguém é sempre difícil e doloroso, mas acabando por encontrar «contentamento» porque estas raízes prolongam-se pelo colectivo humano e cultural ao qual nós pertencemos. E a criatividade está enraizada na língua, a língua com que nós escrevemos. Para aqueles de nós que escrevem em português, quer sejamos africanos, brasileiros ou europeus, as



«A minha primeira ficção foi brasileira: os romances de Jorge Amado... Para mim as cenas de *Jubiabá* e de *Os Capitães da Areia* estavam a acontecer ali mesmo.»



«Os meus poetas favoritos eram os brasileiros Manuel Bandeira e Carlos Drummond de Andrade, e foi através deles que descobri a grande originalidade poética daquele singular poeta português que é Cesário Verde.»

nossas raízes firmam-se na unidade diversa da língua portuguesa.

Muito já foi dito - e, do meu ponto de vista, ao mesmo tempo foram ditas demasiadas coisas e foram ditas poucas coisas – acerca dos problemas da «identidade nacional». Eu prefiro falar de identidades individuais, pois só baseando-nos nelas podemos falar em nações, culturas e línguas, nas quais se manifestam a elas próprias e incluem, simultaneamente, em si mesmas, a manifestação. Todas as línguas e todas as culturas são adquiridas. Como Monsieur de la Palisse teria dito, todos nós, antes de aprendermos a falar - ou a escrever - não sabíamos como falar ou escrever. E, de qualquer maneira, a linguagem literária é sempre adquirida e transformada, assim como todas as nações são produto de acidentes históricos, embora algumas se tenham tornado nações mais recentemente do que outras. Nações, línguas e culturas servem para os povos acharem a identidade que faz deles povos, apesar de todas as barreiras da nacionalidade, língua e cultura.

Há uma pequena história acerca de Dom Carlos de Portugal que dá uma ideia clara acerca das línguas, nacionalidades e identidades. Um dia, quando Dom Carlos fora velejar, teve problemas junto à costa do Minho e foi salvo por um pescador que falou com ele na linguagem raiana da região. O rei, querendo recompensar o seu salvador, perguntou-lhe se ele era português ou espanhol. «Bem, senhor», foi a resposta, «não sei bem. Sou um pescador».

Vou concluir voltando ao pessoal e ao circunstancial. O destino ou, mais propriamente, a sorte e a opção, levou-me a viver num país onde os nativos não falam a minha língua: sou um escritor português a viver em Inglaterra. Mas eu tenho uma vantagem em relação aos nativos: eu falo a língua deles e posso ler o que eles escrevem. No entanto, a raíz mais profunda da minha identidade – a minha língua, o meu Camões, o

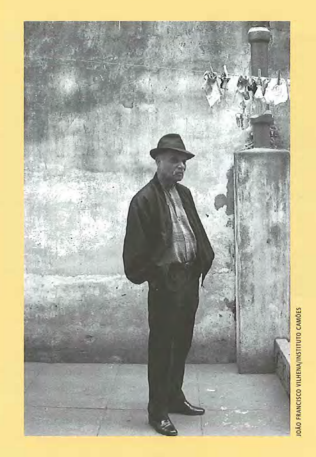
meu Machado de Assis, o meu Rui de Noronha da infância – são desconhecidos para eles e só podem ser citados em monólogos que não podem ter resposta. E como, durante muitos anos, não pude regressar a Portugal, segui o exemplo de *O Marinheiro* de Fernando Pessoa e construí mundos imaginários para substituir aquele que tinha perdido. Mas como pertenço à tribo dos portugueses que deixou fragmentos no Brasil, em África, na Índia e mesmo em Portugal, prefiro que os meus mundos imaginários se concretizem mais na realidade do que na abstracção.

Tornei-me professor universitário e lecciono a cadeira de Estudos Camonianos no King's College de Londres - nenhum título me podia deixar mais honrado – e dirijo um departamento que ensina a língua e a cultura de Angola, Brasil, Cabo Verde, Guiné Bissau, Moçambique, Portugal, São Tomé, com algumas incursões a Goa, Macau e Timor. Cada uma destas culturas é vista da sua diferente perspectiva e apenas a língua «veicular» é a mesma. Os alunos por vezes perguntam-me, um pouco confusos, «Como é que o Leitor de Português diz uma coisa a propósito de um determinado período da história enquanto um Leitor de Estudos Brasileiros diz qualquer coisa diferente a propósito do mesmo período e o Leitor de Estudos Africanos diz ainda outra coisa? Qual deles está certo?» Ao que eu respondo sempre: «Todos eles estão certos, cada um na sua perspectiva». Este foi também o julgamento de Namanocolo quando foi convidado para ser juiz numa disputa entre o leão, o elefante e o leopardo. E, na altura em que os alunos acabam o curso, já não precisam de fazer a pergunta porque eles mesmos são a resposta. Foi a resposta que eu próprio encontrei, transformando o meu monólogo de expatriado num diálogo entre a minha língua e a minha cultura portuguesa/africana/brasileira - e as outras línguas e culturas, em pé de igualdade.

Na cidade alinhadas à margem as acácias ao vento urbanizado agitam o sentido carmesim das suas flores.

E um
menino com mais outros
meninos todos juntos
um dia
fecundam na síntese da rua
cidade e subúrbios
meninas e flores.

(Karingana ua Karingana)



## Síntese

José Craveirinha